Direito - 2012

Profª Claudia Gouveia

Introdução a Antropologia

O que é Antropologia?


Muitas ciências estudam o homem (psicologia, sociologia, biologia), mas a Antropologia estuda o homem como um todo, levando em consideração todos os aspectos da existência humana, biológica e cultural, presente e passada. Ela se mostra paradoxal porque ao mesmo tempo que ela é especializada porque trata apenas de assuntos relativos ao homem, se preocupa com a variedade de aspectos da realidade humana.


Caracterizada por uma abordagem integrativa, cujo objetivo é considerar as múltiplas dimensões do ser humano. Ou seja, ela não parcela o homem, e sim tenta relacionar campos de investigação frequentemente separados.


A origem de um pensamento antropológico está no imperialismo europeu, ou seja, na descoberta do Novo Mundo. A partir da exploração dos espaços desconhecidos começam a surgir discursos sobre os habitantes desses espaços, através das reações dos 1ºs viajantes e das missões religiosas. Isso se deu no século XVI, no século XVII o processo foi interrompido e no XVIII é retomado ou iniciado o projeto antropológico que supôs:

1. A construção de conceitos, começando pelo de homem que passou a ser visto como objeto do saber e não apenas como sujeito;

2. A constituição de saber não apenas reflexão, mas observação, saber empírico sobre homem enquanto ser vivo (biologia) que trabalha (economia), pensa (psicologia) e fala (linguagem);

3. Uma problemática essencial: a diferença.

4. Um método de observação e análise: o método indutivo, grupos estudados empiricamente a partir da observação de fatos para extrair princípios gerais.


O século XIX é dos pesquisadores eruditos e no século XX a antropologia se constitui como disciplina autônoma.

Por que se come bolo?


De uma questão simples como esta surgem respostas que trazem à tona toda uma problemática, sendo difícil desenvolver uma teoria que determine precisamente uma causa única ou uma motivação exclusiva.


Possíveis respostas: porque se tem fome; para demonstrar solidariedade a uma pessoa ou a um grupo; para comemorar certa data; para atestar que o bolo feito pela mãe é melhor que o da vizinha; por ansiedade. Ou seja, numa ação aparentemente inocente não é fácil isolar causas e motivações exclusivas. E esta simples ação pode ser um exemplo que é a matéria-prima para as ciências sociais: eventos com determinações complicadas, que podem ocorrer em ambientes diferentes e que por isso têm a possibilidade de mudar de significado de acordo com o ator, as relações existentes num dado momento e, ainda, com a sua posição numa cadeia de eventos anteriores e posteriores.


Voltando ao bolo. Comido no final da refeição é chamado de sobremesa e tem o significado social de fechar uma refeição anterior considerada principal. Um bolo comido no meio do dia pode ser a manifestação de uma ansiedade ocasionada por um problema psicológico. Um bolo que é o centro de uma reunião serve de motivação para um convite tipo “vamos comer um bolo com X”, tem um significado especial, tornando-se um símbolo, cuja análise pode revelar ligações com a mudança de idade, com as relações entre as gerações etc.

Diferenças entre Ciências Sociais e Ciências Naturais


Na verdade, este exemplo do bolo foi trazido para demonstrar a diferença entre as ciências sociais e as ciências naturais.


As ciências naturais estudam fatos simples, eventos presumivelmente com causas simples e facilmente isoláveis, por isso seriam fenômenos recorrentes e sincrônicos. As ciências naturais têm como matéria-prima o conjunto de fatos que se repetem e têm uma constância verdadeiramente sistêmica, pois podem ser vistos, isolados e reproduzidos dentro de condições de controle razoáveis num laboratório. 


A simplicidade, sincronia e repetitividade asseguram algo fundamental nas ciências naturais que é o fato de que a prova ou o teste de uma dada teoria possa ser feita por dois observadores diferentes, situados em locais diversos e até com perspectivas opostas. O laboratório assegura a condição de objetividade. Um cientista natural pode presenciar os modos de reprodução de formigas e estudar os efeitos de determinado conjunto de anticorpos em ratos.


Mas quanto ao cientista social os eventos que ele estuda são fatos que não estão mais ocorrendo entre nós ou que não podem ser reproduzidos em condições controladas. Por exemplo, como reproduzir a festa de aniversário de X do ano passado? Mesmo que se reúnam as mesmas pessoas, músicas, comidas e mobiliário vai faltar alguma coisa: a atmosfera da época, o clima do momento e o significado que teve para X naquele dado momento. Diferente de um rato reagindo a um anticorpo num laboratório, o aniversário cria o seu próprio plano social, podendo ser diferenciado de todos os outros, embora guarde com ele semelhanças estruturais.


Ou seja, uma das diferenças básicas entre os dois ramos de conhecimento é que os fatos sociais são, geralmente, irreproduzíveis em condições controladas, por isso, quase sempre fazem parte do passado, são eventos a rigor históricos e apresentados de modo descritivo e narrativo, nunca na forma de uma experiência. Nossas reconstruções, diferentemente, daquelas realizadas pelos cientistas naturais, são sempre parciais, dependendo de documentos, observações, sensibilidades e perspectivas.


E o problema não é somente reproduzir e observar o fenômeno, mas como observá-lo. Todos os fenômenos que formam as Ciências sociais são fatos conhecidos desde a 1ª sociedade fundada, mas nem sempre existiu uma ciência social. Então classes de homens diferentes observaram fatos e os registraram de modo diferentes segundo seus interesses e motivações, de acordo com o que julgavam importante.


Porém, a diferença fundamental é que nas Ciências sociais trabalhamos com fenômenos que estão bem perto de nós, fatos que nos pertencem integralmente. O que isso significa?


Por exemplo, se a gente fosse estudar uma baleia, estudaria algo absolutamente diferente da gente e com quem se pode estabelecer facilmente uma relação de objetividade. Não se pode imaginar o universo interior de uma baleia nem o que ela sente. Esta distância irremediável representa a dicotomia clássica da ciência: aquela entre sujeito (que conhece ou busca conhecer) e objeto (a realidade ou fenômeno sob escrutínio do cientista). Teorias e métodos científicos são mediadores de aproximação entre nós e o mundo das baleias.


Mas o crucial é que podemos construir a teoria que quisermos sobre as baleias e elas nunca irão contestar, os cientistas poderão, mas elas continuarão vivendo independentemente de qualquer dedução ou teoria.


Nas ciências sociais há uma interação complexa entre pesquisador e sujeito porque compartilham, embora muitas vezes não se comuniquem, de um mesmo universo das experiências humanas. Se homens e baleias pertencem a espécies diferentes, os homens não se separam por meio de espécies, mas pelas organização de suas experiências, por sua história e pelo modo com que classificam suas realidades internas e externas. Apesar disso tudo, o homem é capaz de ser membro de outras sociedades, adotar seus costumes, categorias de pensamento, classificação social, obedecer ou modificar suas leis e falar sua língua. E principalmente apesar das diferenças e por causa delas sempre nos reconhecemos nos outros, isso se chama alteridade, sendo através de um costume diferente que se pode reconhecer pelo contraste o próprio costume.


Por exemplo, estudando os Apinayé (norte de Goiás) Roberto DaMatta observou que para eles os nomes servem para estabelecer relações sociais muito importantes, como entre o tio materno e o sobrinho, visto que os nomes são sistematicamente transmitidos dentro de certas linhas de parentesco situados em certas posições genealógicas. Entre os Timbira (outra tripo) o sistema de nominação dá direito a pertencer a grupos que atuam em certos rituais. Assim, papéis sociais são transmitidos com os nomes, e grupos de pessoas com os mesmos nomes desempenham os mesmos papéis.


Entre nós DaMatta percebeu que os nomes servem para individualizar, para isolar uma pessoa da outra e assim individualizar um grupo (família) de outro. O nome caracteriza o indivíduo, pois os nomes são únicos e exclusivos, e o termo xará demonstra surpresa causada pelos nomes idênticos, ele é de origem tupi e significa meu nome, relacionando dois indivíduos com nomes comuns, indicando além de boa surpresa, algo que talvez não devesse ocorrer.


Um sistema de nomes coletivos como os do Timbira dá margem a possibilidade de um sistema oposto onde a nominação fosse de nomes absolutamente privados e individualizados, correspondendo a cada indivíduo um só nome, isso existe entre os Sanumá (norte da Amazônia).


Assim, aqui já se observa um procedimento da Antropologia que é o da comparação para através dela descobrir, relativizar e por em relação o nosso sistema pelo estudo e contato com um sistema diferente. Pois se os nomes dos Timbira são coletivos e os dos Sanumá individualizados, o nosso é intermediário, ao mesmo tempo individualizado e permitindo a apropriação e expressão do coletivo.


Sem o contraste e a distância que o sistema de nominação dos Timbira coloca seria difícil tomar consciência do nosso sistema, num 1º passo, para poder relativizá-lo.


A história da Antropologia é a história de como diferentes sistemas foram percebidos e interpretados como formas alternativas, soluções e escolhas para problemas comuns suscitados pelo viver numa sociedade de homens. Conhecer outras sociedades e culturas serve como espelho onde a nossa própria existência se reflete. E falando nisto...

Características de sociedade e cultura


Comecemos com o exemplo da sociedade de formigas em funcionamento. Formigas não falam, não produzem obras de arte que marquem diferença entre os formigueiros, ou seja, embora a ação delas modifique o ambiente elas são uma praga e o ambiente é modificado sempre do mesmo jeito. Tal constância e uniformização permite que se postule que entre as formigas (e outros animais sociais) existe sociedade, mas não existe cultura.


Isto é, existe uma totalidade ordenada de indivíduos atuando como coletividade, uma divisão de trabalho, sexos e idade, pode haver direção coletiva e orientação no caso de acidente e perigos, mas não há cultura porque não existe uma tradição viva elaborada conscientemente que passe de geração para geração, permitindo tornar singular e única uma comunidade em relação às outras.


Sem tradição, uma coletividade pode viver ordenadamente, mas não tem consciência do seu estilo de vida. Ter consciência é poder ser socializado, se situar diante de uma lógica de inclusões necessárias e exclusões fundamentais, num diálogo sobre o que nós somos (ou queremos ser) e aquilo que os outros são e, logicamente, talvez nós não devamos ser. A consciência de regras e normas é uma forma de presença social dada num dialogar com posições bem marcadas pelos grupo. A consciência é um armazém de paradigmas e regras de ação, todas colocadas ali pelo grupo e pela biografia nesse grupo.


Ter tradição significa viver as regras de modo consciente e responsável, colocando-as dentro de uma temporalidade. Quando vivemos regras sobre as quais não temos controle, pois são inflexíveis, a situação é classificada de forma especial: ou estamos num jogo ou numa prisão. Nestas condições passamos pelas regras sem poder modificá-las. Um bom jogador é o que joga bem as regras do jogo e um prisioneiro passa pela prisão sem que seu modo de vivenciar as regras sirva para modificá-las de alguma forma, porque a punição numa sociedade histórica é justamente colocar alguém diante do inferno de uma situação, cujas normas são imutáveis.


Na discussão da realidade humana o conceito de sociedade deve ser complementado pela noção de cultura que remete ao texto e aos valores que dão sentido ao sistema concreto de ações sociais visíveis e percebidos pelo pesquisador. A noção de cultura permite descobrir dimensões internas ao modo como cada papel é vivido, além de indicar as escolhas que revelam como um grupo difere de outro.

O que é Antropologia?


O estudo do homem enquanto produtor e transformador da natureza. E mais: a visão do homem enquanto membro de uma sociedade e de um dado sistema de valores. A perspectiva da sociedade humana enquanto conjunto de ações ordenadas de acordo com um plano e regras que ela própria inventou e que é capaz de reproduzir e projetar em tudo aquilo que fabrica.


Para a Antropologia a cultura não é somente uma resposta específica a certos desafios, o que seria uma visão instrumentalista da cultura como um tipo de reação de um certo animal a um ambiente físico, e sim de que a cultura situa o homem muito mais do que um animal que inventa objetos como um animal capaz de pensar seu próprio pensamento - visão sociológica. Ou seja, o homem não inventa uma canoa só porque quer cruzar um rio ou vencer o mar, mas inventando a canoa ele toma consciência do mar, do rio, da canoa e de si mesmo.


O homem é o único animal que fala de sua fala, que pensa o seu pensamento, que responde a sua própria resposta, que reflete sua própria reflexão e que é capaz de se diferenciar mesmo quando está se adaptando a causas e estímulos comuns.

